o

KERKEN
WARINMED
e KOESTEREN

Vandaag worden kerken in eerste instantie gezien als een
probleem. Hun omvang en luister zijn een last geworden nu nog
slechts weinigen zich om God verzamelen. Hoe ziin deze gebouwen
en hun onderhoud maatschappelijk nog te verantwoorden?
Niettemin blijkt afbraak zelden aan de orde.

m FRANK VANDEPITTE * ARCHITECT




DOSSIER

50

Sinds enkele decennia wordt over de toekomst
van kerkgebouwen nagedacht. Vanaf het begin
ging sandacht naar hun architecturale waarde.
Vrij snel groeide daarnaast ook interesse voor het
gemeenschapskarakter van hun oorspronkelijk
gebruik, waardoor vandaag bij herbestemming
voorkeur wordt gegeven aan functies waarin
ontmoeting een rof speelt. Tot slot wordt ook hun
betekenis in de stedenbouw naar waarde geschat:
kerken kunnen een factor zijn in het versterken van
de lokale samenhang, zowel ruimtelijk als sociaal.

In hun religieuze betekenis wordt blijkbaar minder
potentieel gezien. In het beste geval spreekt men
aver stilteplekken, maar zonder dat die gedachte
bijdraagt aan het toekomstdenken. Ik vind het
vreemd dat de religieuze grond van waaruit kerken
tot bakens in het landschap werden, hooguit als
een historisch randgegeven wordt vermeld, en dat
er niet inhoudelijk naar wordt gepeild.

Een kerk lijkt trouwens pas werkelijk potenticel

te krijgen als ze een énder of alleszins ruimer
gebruik krijgt dan het oorspronkelijke kerkelijke.
Soms heet het dat een kerk wordt ‘teruggegeven
aan de buurt’ Hoewel het waarschijnlijker is dat

de buurt haar interesse in de kerk verloor, klinkt
het veeleer alsof de buurt de toegang werd
ontzegd. Wellicht wordt met dat “teruggeven

aan de buurt’ bedoeld dat het nieuwe gebruik
expliciet dlle mensen voor ogen heeft, en wordt
verondersteld dat dit voerheen niet (langer) het
geval was. In een levensbeschouwelijk diverse
meatschappij lijken kerken vooral gezien te worden
als belichaming van een ‘leer; en pas terug een
maatschappelijk gedeelde betekenis te kinnen
krijgen als ze daaraan onttrokken worden. Zulk
aanvoelen doet de werkelijkheid niet ten volle
recht. Emotionele reacties van een breed publiek bij
sommige herbestemmingsprojecten tonen aan dat
veel mensen zich op een diepe (aag door kerken
aangesproken voelen, ook zonder die ‘leer’ agn te
hangen.

Mijn eigen intuitie sluit daarbij aan. Het belang

van kerken beperkt zich niet tot de som van
architecturale waarde, uithodiging tot ontmoeting
en impuls tot maatschappelijke cohesie, Deze drie
Zijn samen verankerd in een diepere eigenheid,
waarmee kerken zich van andere gebouwen
onderscheiden, en die over {evensbeschouwelijke
verschillen heen mensen ken reken. Bovendien ben

ik van mening dat deze specifiek in deze tijd zelfs
een gevoelige plek raakt, en dat kerken daardoor
werkelijk een appél richten tot de huidige cultuur.

Het is op die diepere eigenheid van kerken en op
dat culturele appél dat ik wil ingaan.

Daartoe sta ik stil bij een vorm van gebruik die
stilaan vergeten raakt: de mogelijkheid er gewoon
even te vertoeven. Kerken staan voor iedereen
open: praktiserend of niet, gelovig of niet, gedoopt
of niet. Er wordt geen lidkaart of toegangsgeld
gevraagd, er is geen verplichting iets te
consumeren ... Een kerk binnengaan veronderstelt
slechts eerbied.

Kerken blijken plaatsen van een merkwaardig soort
onvaorwaardelijkheid, van gratuiteit. Zij zijn niet
zozeer ‘publiek” als wel ‘ontvankelijk’. Hoewel vaak
geassocieerd met moraal, spreken kerken mensen
uiteindelijk minder aan in hun civiele dan in hun
existentiéle bestaan, minder op het niveau van hun
plaats in de maatschappij dan in wie ze ten diepste
zijn.

Daarnaast zijn kerken ook in een andere zin
‘plaatsen van ontvankelijkheid: doordat zij
uitnodigen tot ontvankelijkheid. Tot receptiviteit.

Zij ontlenen daaraan een grote betekenis voor de
huidige cultuur. Want terwijl activiteit vandaag hoog
wordt aangeprezen en vaak tegenover passiviteit
wordt gepleatst, ontbreekt vandaag aandacht voor
hoe zij complementair samengaat met receptiviteit,
met ontvankelijkheid. Activiteit heeft nood aan halt
houden. Uit receptiviteit put activiteit diepgang en
kracht.

Op dat punt van ‘ontvankelijkheid’ voelen velen een
verwantschap met het vertoeven in de natuur. Toch
is er verschil: in een kerk is een band voelbaar met
de mensengemeenschap, en zo met ‘het menselijk
tekort. [n een kerkgebouw zoeken mensen rust

en licht in een omgeving die tegelijk herinnert

aan het lijden en de duisternis die mensen elkaar
aandoen. Onbedoeld confronteren kerken ons met
wederkerigheid.

In die zin kan het bezoeken van een kerk dan weer
doen denken aan het opzoeken van kunst. Maar
ock hier blijkt er verschil. In een kerk wordt onze
aandacht als het ware ‘engericht’: we blijven er



minder ‘waarnemer. Op een of andere manier
komen we tot een gevoel ‘verbonden' te zijn. In
plaats van de ruimte louter in ons op te nemen,
voelen we ons ertoe uitgenodigd er als het ware
zelf door te worden opgenomen. Wat begint als
een loslaten van controle, leidt uiteindelijk tot een
soort omkering: tot een zelf ontvangen worden.

De eeuwen door — zelfs in tijden van dwingende
morazl - blijven kerken stemmen tot halt houden en
receptiviteit, en tot die omkering van receptiviteit
naar een ontvangen worden. Er ligt een aanvoelen
aan ten grondslag ven een verbondenheid met alles
en iedereen. Een verbondenheid die mensen nigt
zelf maken, maar die voorgegeven is. En al zullen
mensen haar steeds opnieuw blijven schenden of
verduisteren of gewoon vergeten, steeds opnieuw
warden zij er in kerken aan herinnerd. Daarin ligt
hun culturele kapitaal.

Vandaag is dat culturele kapitaal opnieuw te
ontdekken, maar heeft het meteen ook een
bijzondere betekenis: precies met hun uitnodiging
tot een ‘ontvangen woérden’ raken kerken de
huidige westerse cultuur in een kwetsbare plek.

Vandaag voelen veel mensen zich geisoleerd. Waar
stilgestaan wordt bij het feit dat ook veel jongeren
eronder lijden, ondanks en soms zelfs middenin
een levendige interactie en bewuste initiatieven
tot ‘connecteren;, daar rijst het vermoeden dat
individuzlisme (misschien kan reken aan maar)
zlvest niet zéIf de kern van het probleem is.

De moderne westerse cultuur is gebouwd op het
‘subject: op de ingesteldheid waarin mensen alles
- buiten én binnen zichzelf - objectiveren en hun
bestaan bewust evalueren. Deze ingesteldheid
heeft zich geleidelijk ontwikkeld, Doorheen de
eesuwen is zij dreger geworden van ontvoegding,
niet in het minst ten opzichte van de macht van
de rooms-katholieke Kerk, met als bakens de
reformatie, de Verlichting en de moderniteit.

De apartstelling waarop dat bestaan als ‘subject’
is gebaseerd, houdt filosofen al lange tijd bezig.
Vandaag blijkt zij ook in existentiéle onrust te
resulteren, en in plaats ven in grotere vrijheid net
in nicuwe vormen van dwang. Want nu het proces
van emancipatie gepaard blijkt te gaan met het

‘Ik vind het vreemd dat

de religieuze grond van
waaruit kerken tot bakens
in het landschap werden,
hooguit als een historisch
randgegeven wordt vermeld’

verdwijnen van een aanvoelen van verbondenheid,
leidt die apartstelling tot zelfbeslotenheid.

In toenemende mate moegten mensen

bestaanszin ontlenen aan hun eigen handelen.

De oude onvrijheid van een ‘niet mogen’ heeft
plaatsgemaakt voor de nieuwe onvrijheid van een
‘moeten’. Mensen moeten zichzelf maken, zichzelf
‘waarmaken’, ook in de zin van ‘zichzelf verkopen

Die ‘apartheid’ van het subject heeft een diepe
impact. Het maakt een nauwelijks waarneembaar
maar wezenlijk verschil of een mens het leven
aanvoelt als iets dat hij om zich heen ziet en ook
in zichzelf ontwaart, dan wel als iets waaraan

hij deelheeft. Of nog, als een goed dat hij bij de
geboorte eenmalig heeft ontvangen en waarvan
hij iets moet zien te maken, dan wel als een goed
dat hij dag na dag voortdurend blijft ontvangen.

Wanneer ik kerken een ongemeen grote betekenis
toeschrijf voor de huidige cultuur, dan is het
precies waar zij in de uitnodiging tot een ‘zich
laten ontvangen’ er aanleiding toe geven dat die
positie van het subject even wordt doorbroken.
Door uit te nodigen tot een ‘ongerichte’ aandacht,
tot een ‘objectloze’ sandacht, ontkrachten

zij, even tach, het subject, dat am te bestaan
objecten behoeft. Daarmee wordt het subject
niet uitgeschakeld. En gelukkig. Wel wordt een
dammetje opgeworpen tegen zijn groeiende
macht.

Terwijl kerken lang geassocieerd werden met
onderwerping. kunnen zij vandaag net iets
betekenen in een niguwe fase van culturele
ontvoogding. Na de ontvoogding van de macht
vap religieuze instituten, nu ontvoogding van de
bekiemmend groeiende macht van het subject.

Evident is deze nieuwe ontvoogding niet. Terwijl
in de hedendsgagse cultuur de cliéntrelatie de
maatstaf lijkt geworden voor respect. is hier een

5}



DOASIER

"Terwijl kerken lang
geassocieerd werden
met onderwerping,
kunnen zij vandaag
netiets betekenen in
een nieuwe fase van
culturele ontvoogding’

‘zich laten ontvangen'’ in het geding dat precies
een lossen van controle impliceert: net niet op

de wijze van de klant, die wikt en beschikt, maar
veeleer als gast, in een ingesteldheid die een begin
van overgave in zich draagt. Al kan het anders
overkomen, cultureel is dit geen stap terug. Een

in vrijheid aangegane overgave betekent niet het
einde van zelfstandig denken, eerder een uitdaging
om in het denken een nieuw elan te vinden.

Als kerken vandaag op een stille manier iets
kunnen betekenen in een nicuwe fase van culturele
ontveoogding, dan is dat in wisselwerking met een
beweging die zich in even grote stilte her en der in
de samenleving voltrekt. Ik meen er tekenen van

te zien in vele kleinschalige initiatieven waarvan de
inzet lijkt te zijn de kioof tussen maatschappij en
persoonlijke existentie te overbruggen. lk denk aan
sommige cohousingprojecten, lokale economische
netwerken of vormen van solidariteit tussen jong
en oud. Wat op het eerste gezicht een reactie lijkt
tegen individualisme, is volgens mij ook en vooral
een herwaardering van ‘het tussenmenselijke’: van
de directe omgang tussen mensen, van eenvoudige
wederkerigheid.

Weaar mensen ‘het menselijk tekort’ serieus nemen,
waar zij niet, omwille van het goede doel, het
mekaar kwetsen als een bijzaak beschouwen,

daar wordt voelbaar dat verbondenheid eigenlijk
voorgegeven is. Dat we in wezen verbonden zijn,
niet omdat we daarvoor kiezen, maar gewoon
doordat we leven, en dus met iedereen. Daar
hoeven mensen niet van alles te ondernemen, een
apart project op te zetten, om te ‘connecteren’ met
elkaan

Wat ik ‘de kans van het menselijk tekort’ zou
noemen, komt mooi aan bod in de ‘lofzang’ van
Leonard Cohen. ‘There is a crack, there is a crack in
everything. That's how the light gets in.”

Qok zo kunnen we de culturele betekenis van
kerken duiden: als plaatsen die er ons aan blijven
herinneren dat net door de barst het licht tot ons
komt. Voor een goed verstaan van kerken is die
notie van het menselijk tekort wezenlijk. Waar
Leonard Cohen spreekt over de barst en het licht,
spreekt het christendom over sterven en verrijzen.
Op tussenmenselijk viak kunnen we dat aldus
verstaan: waar mensen sterven aan elkaar, waar

ze wederzijds, uit noodzaak en in een zoeken naar
toenadering, ballast afwerpen, daar komt hun
eigenheid gelouterd aan het licht, en daar verrijzen
ze, gezamenlijk. Geen spectaculair gebeuren,

en toch niets minder dan ‘lichaam van Christus’
worden. Of nog: het wezen van ‘Kerk” in een prille
vorm.

Dat dit verband moeilijk herkend wordt, is
begrijpelijk. Achter ons liggen generaties van
ervaren waarin dat beeld van sterven-en-
verrijzen werd misbruikt. Waarin het sterven werd
vooropgesteld, zonder echte nood of vraag van
een ander. Het ‘versterven, het niet mogen, haast
als principe. Gelukkig nam onze cultuur afstand
van dit soort offer, dat weinig met vrije overgave
had te maken. Minder gelukkig is het, dat het
beeld van dat ‘sterven-en-verrijzen’ meteen ook
in zijn levenskrachtige kiem gesmoord werd. Zelfs
voor wie zich christenen blijven noemen, blijkt het
moeilijk de last van dit verleden los te laten. Toch
lijkt dit voor hen de opdracht: om op zijn beurt dat
verleden z€lf als ‘barst’ te leren zien waar ‘licht’
doorheen kan schijnen.

Al zal de schoonheid van het sterven-en-verrijzen,
van the-crack-and-the-light, sowieso blijven
oplichten, toch zijn er vandaag té veel mensen

aan wie zij ontzegd bljjft. In die geschiedenis van
onderwerping ~ eerst aan de dwang van die moraal,
daarna 2an de sluipende machtsgang van het
subject - zijn wij die schoonheid cultureel immers
wel verloren. Breed in de samenleving heerst
intussen een diep wantrouwen ten aanzien van
basale overgave.



Precies die geschiedenis van onderwerping heeft
ons ook van kerken vervreemd. Maar zoals ik het
zie, kunnen kerken intussen dus wel zé&If een rol
spelen in de ontvoogdingsbeweging waarin onze
cultuur zich aan die onderwerping ontworstelt. Het
ijler worden van het tussenmenselijke, met verlies
van eenvoudige wederkerigheid en dat groejende
wantrouwen jegens overgave, is de grond waarin
kerken aan heraontdekking toe zijn. En een impuls,
van pijn €n hoop, om ze te koesteren.

laren geleden schreef Erwin Mortier in De
Standsard een column over kerken met als titel
‘het gebouw als moeder.. In herinnering aan zijn
sigen moeder schetste hij een beeld van een lange
tafel waaraan elkeen welkom is. Mijn aanvoelen

dat kerken ontvankelijke plaatsen zijn, sluit daarbij
aan. Tegelijk geloof ik dat deze werkelijkheid meest
krachtig werkzaam is in kerken die (ook) in het
teken blijven staan van een gelovig leven, en waar
gebeden en gevierd blijft worden.

Terwijl het binnenlopen in een kerk niet meer dan
eerbied vraagt, veronderstelt het participeren aan
de eredienst een zekere initiatie. Tegelijk vormt
die omkering van receptiviteit waartoe reeds dat
‘vrijplijvend’ vertoeven in een kerk de bezoeker
uitnodigt, z&élf een noodzekelijke grondiaag opdat
de eredienst op zijn beurt zijn eigen initi€érende
werking zou kunnen waarmeken. Meer den louter
in een leer initieert zijn tenslotte in gemeenschap:
in gemeenschap ‘in Christus’. Zo is in hoe kerken
mensen ‘ontvangen’ een opeenvolging van
gradsties te onderscheiden.

Nog sterker dan in de ontvankelijkheid van

een kerk voar de eredienst spreekt in haar
openheid voor dat meer vrijblijvende bezoek een
‘moederiijke’ aanwezigheid. Ik denk dat deze aan
herontdekking toe is, en dat de plaats van kerken
in de samenleving er terug dichter mee zou kunnen
aansiuiten bii wat ik eerder hun 'diepere sigenheid’
heb gencemd. Waar meer voeling ontstaat met

de moederlijke ontvankelijkheid die van oudsher in
kerken asan de orde is, zullen zij net op een meer
authentieke manier ‘aan de buurt teruggegeven'
kurnen worden dan met een louter civiele
herbestemming.

Intussen lijkt de Kerk trouwens ook als instituut
aan een herontdekking toe van ontvankelijkheid
en gastvrijheid. Er lijkt een beweging op gang te
komen die ertoe kan leiden dat wat de Kerk van
oudsher gelooft en belijdt, met minder woorden
dan voorheen in haar optreden zélf tot spreken
komt. Enerzijds lijkt het inzicht dat de Geest

door mensen spreekt, sterker dan voorheen ook
gestelte te kunnen krijgen in hoe zij als instituut
aanwezig is in de samenleving. Anderzijds wordt
sinds kort haar feilbaarheid erkend, nu precies ook
als instituut en niet enkel van individuele mensen.
Beide samen maken dat de Kerk zich minder als
‘gevend’ gaat profileren dan als ‘dédrgevend; en
dat haar gastvrijheid meer gelouterd gaat getuigen
van een besef zelf te gast te zijn in het leven.

In Leonard Cohens lofzang over de barst en het
licht, klinkt verder nog ‘Every heart, every heart

to love will come. but like a refugee’ Wie in het
leven te gast s, is dat vanuit een of ander cogpunt
wel ook in een hoedanigheid van ‘viuchteling’.
Vandaag is ook de Kerk z&If op een of andere
wijze ‘Vluchteling’ Misschien brengt dit besef ons
allen net dichter tot Christus. Beter dan wie ook
verstaan viuchtelingen de betekenis van genade.
Beter dan wie ook beseffen zij dat zij niets kunnen
geven indien de context hun daar geen kans toe
biedt. En in dankbaarheid voor kansen waarvan
het niet-evident-zijn manifest geworden is, wordt
hun geven transparant voor deze nog diepere
waarheid: dat élle geven te danken is 2an een
gegeven worden.

Naarmate de Kerk tot loutering komt, kan in haar
optreden ‘vanzelfsprekend’ worden wat in kerken
altijd op een of andere wijze voelbaar is gebleven:
dat het uiteindelijk niet 2)j is die aan tafel nodigt,
maar God.

Een langere versie van dit essay vind je op
www.otheo.be/vandepitte

Frank Vandepitte, Hoe kerken ons vandaag
appelleren in ons zijn. Over religie en het subject.
en de uitdaging van secularisering, Otheo Books,
2020, 77 blz., € 15,50, www.otheobooks.be

50



